
METAPHYSIK UND ONTOLOGIE

Band 3

Physis als bewegte Existenz 

Eine Ontologie des Konkreten

Von

Tina Röck

Duncker & Humblot  ·  Berlin



TINA RÖCK

Physis als bewegte Existenz 



Metaphysik und Ontologie

Herausgegeben von

Paola-Ludovika Coriando und Tina Röck

Band 3



Duncker & Humblot  ·  Berlin

Physis als bewegte Existenz

Eine Ontologie des Konkreten

Von

Tina Röck



Die Philosophische Fakultät der Leopold-Franzens Universität Innsbruck hat diese 
Arbeit im Jahre 2014 als Dissertation angenommen.

Diese Publikation wurde mit finanzieller Unterstützung aus den Fördermitteln 
des Vizerektorats für Forschung und des Institutes für Philosophie 

der Leopold-Franzens Universität Innsbruck gedruckt.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in

der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten

sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Alle Rechte vorbehalten

© 2016 Duncker & Humblot GmbH, Berlin
Fremddatenübernahme: L101 Mediengestaltung, Berlin

Druck: buchbücher.de gmbh, Birkach
Printed in Germany

ISSN 2363-6793
ISBN 978-3-428-14693-2 (Print)

ISBN 978-3-428-54693-0 (E-Book)
ISBN 978-3-428-84693-1 (Print & E-Book)

Gedruckt auf alterungsbeständigem (säurefreiem) Papier
entsprechend ISO 9706 

Internet: http://www.duncker-humblot.de



Vorwort

Für den Abschluss der vorliegenden Arbeit schulde ich vielen Menschen 
meinen herzlichen Dank.

An erster Stelle möchte ich Frau Prof. Dr. Paola-Ludovika Coriando 
herzlich für die Betreuung dieser Arbeit danken. Sie hat mir viel Unterstüt-
zung und Vertrauen entgegengebracht und mich mit ihrer Offenheit gegen-
über Neuem und ihren erhellenden Ausführungen und Gedanken immer 
wieder angeregt und motiviert. Herrn Prof. Dr. Rainer Thurnher gilt mein 
Dank für die Übernahme des Zweitgutachtens und für seine hilfreichen 
Kommentare und Anregungen, die im Laufe der Jahre meine Entwicklung 
und diese Arbeit wesentlich geprägt haben.

Großen Dank schulde ich außerdem meinen Kollegen und Mitarbeitern 
für die Unterstützung und die anregenden Mittagsgespräche, speziell Herrn 
Prof. Dr. Peter Kügler und Frau Ass.-Prof. Dr. Marie-Luisa Frick. Die Zu-
sammenarbeit mit ihnen war eine wichtige Voraussetzung für das Entstehen 
und das Gelingen dieser Arbeit. Außerdem möchte ich Frau Ass.-Prof. Dr. 
Marie-Luisa Frick für die Durchsicht der Arbeit danken. Ein ganz großer 
Dank gilt auch meinem Kommilitonen und Kollegen Jonathan Jancsary für 
die Durchsicht des Manuskriptes und die vielen Anmerkungen, Hinweise 
und Argumente, von denen diese Arbeit profitiert hat.

Schließlich wäre ohne die Unterstützung meiner Mutter und Großmutter 
diese Arbeit nie möglich gewesen. Beiden einen sehr herzlichen Dank. Au-
ßerdem habe ich mich auch immer auf die Unterstützung meines Partners, 
Manuel Pechlaner, verlassen können. Er hat mich immer dann mit freund-
lichen Worten und einer warmen Mahlzeit bestärkt, wenn ich schon nicht 
mehr an eine erfolgreiche Fertigstellung dieser Arbeit geglaubt habe.

Allen diesen Menschen möchte ich diese Arbeit widmen.

Innsbruck, im Frühjahr 2015� Tina Röck





Inhaltsverzeichnis

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         	 13

Erster Teil

	 Propädeutikum 	 18

Kapitel 1

	 Methode und Begriffsklärung	 18

§ 1	 Methode: Eine Hermeneutik des Möglichen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 18

§ 2	 Die Grundbegriffe der Untersuchung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 20
A.	 Der Seinsbegriff . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 20
B.	 Die Bewegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 26
C.	 Die Erfahrung der bewegten Existenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 30

Kapitel 2

	 Das gängige Vorverständnis und das neue Vorverständnis  
	 des Verhältnisses von Sein und Bewegung	 31

§ 3	 Das gängige Vorverständnis – Sein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 31
A.	 Die theoretischen Ursachen des gängigen Vorverständnisses:  

die Aporien der Bewegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 33
B.	 Ein Beispiel der scheinbaren Vermittlung von Sein und Bewegung  

im gängigen Vorverständnis: Platon . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 36
C.	 Nietzsches Kritik am gängigen Vorverständnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 41

§ 4	 Die sprachlichen Wurzeln des neuen Vorverständnisses . . . . . . . . . . . . . . .                	 45
A.	 φύσις . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     	 45
B.	 ‚τὸ ὄν‘ und ‚τὸ εἶναι‘ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 54
C.	 λόγος . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     	 57



8	 Inhaltsverzeichnis

Zweiter Teil

	 Historische Untersuchung 	 62

Kapitel 3

	 Vorüberlegungen	 62

§ 5	 Der Leitfaden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 62

§ 6	 Die Suche nach der ἀρχή . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 63

Kapitel 4

	 Thales von Milet	 66

§ 7	 Traditionelle Deutungsweisen – Wasser als Materialursache oder Prinzip .	 68

§ 8	 Eine andere Möglichkeit der Deutung – das Wasser als das dynamische 
Woher des Seienden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 71

Kapitel 5

	 Anaximander von Milet	 77

§ 9	 Das ἄπειρον als ἀρχή . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 77

§ 10	 Das Verhältnis von ἄπειρον und ἀρχή . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 79

§ 11	 Die Beschaffenheit des ἄπειρον . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 80

§ 12	 Ist das ἄπειρον selbst bewegt?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 83

§ 13	 Das erhaltene Fragment in mehrfacher Deutung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 88

Kapitel 6

	 Heraklit von Ephesus	 93

§ 14	 Heraklits Schrift . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 94

§ 15	 Heraklit und die entstehenden Wissenschaften . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 97

§ 16	 Der Ausgangspunkt des Weges zur Weisheit im Eigenen . . . . . . . . . . . . .              	 102

§ 17	 Die besondere Bedeutung des λόγος bei Heraklit . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 103

§ 18	 Exkurs: Das Eigene und das Andere – Weisheit und φύσις . . . . . . . . . . .            	 110

§ 19	 Die Gegensätze und ihr Verhältnis zueinander . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 112
A.	 Die begriffliche Verbundenheit der Gegensätze als Dialektik . . . . . . .        	 113
B.	 Die ontologische Verbundenheit von νομός und φὐσις . . . . . . . . . . . .             	 115
C.	 Die Gegensätze als Implikation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 117



	 Inhaltsverzeichnis� 9

D.	 Die Gegensätze als Verbundenheit durch Abfolge . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 119
E.	 Die genauere Bestimmung der Verbundenheit der Gegensätze . . . . . .       	 124

§ 20	 Führt die Einheit der Gegensätze zu einer Harmonie? . . . . . . . . . . . . . . . . 	 126

§ 21	 Das Denken der verbundenen Gegensätze und die Logik . . . . . . . . . . . . .              	 128

§ 22	 Bewegung und Stabilität bei Heraklit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 135
A.	 Die Bewegung der Seienden – die Fluss-Metapher . . . . . . . . . . . . . . .                	 135
B.	 Die Bewegung des Seienden und die sinnliche Wahrnehmung . . . . . .       	 139
C.	 Das Feuer – die kosmische Bewegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 140

Kapitel 7

	 Parmenides von Elea	 143

§ 23	 Xenophanes als Eleate . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 145

§ 24	 Parmenides – der große Bruch im griechischen Denken? . . . . . . . . . . . . .              	 149

§ 25	 Philosophie als Entrückung und Dichtung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 153

§ 26	 Das Sein ist und das Nichtsein ist nicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 157
A.	 Die ontologische Deutung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 158
B.	 Die wahrheitstheoretische Deutung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 160
C.	 Die aussagenlogische Deutung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 161
D.	 Steckt eine Absicht hinter der Unbestimmtheit des ‚es ist‘? . . . . . . . .         	 164

§ 27	 Das Denken – νοεῖν . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 166
A.	 Denken und Sein – νοεῖν und εἶναι . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 168
B.	 Heideggers Kritik an drei Formen der klassischen Deutung  

des Verhältnisses von εἶναι und νοεῖν als Identität . . . . . . . . . . . . . . .                	 170
C.	 Das νοεῖν und das ἐόν . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 173

§ 28	 Die Eigenschaften als Zeichen am Weg . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 176
A.	 Die Zeichen am Weg als Eigenschaften des ἐόν . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 176
B.	 Was kennzeichnet die Göttin in ihrer Rede mit diesen Zeichen? . . . .     	 180

§ 29	 Das Meinen der Vielen und die Sprache  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 182
A.	 Die traditionelle Deutung als Trennung des Sinnlichen vom Denken  .	 184
B.	 Die andere Deutung – Meinung als mangelnder Einsatz der Sinne . .   	 188

§ 30	 Überzeugungskraft und Wahrheit des Lehrgedichtes . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 190
A.	 Parmenides als Argumentationstheoretiker . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 191
B.	 Der göttliche Weg zur Wahrheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 192

§ 31	 Der Parmenides des Proömiums als Denker des Denkens . . . . . . . . . . . . .              	 195

§ 32	 Parmenides’ Lehrgedicht als Wurzel der Trennung von Denken (λόγος)  
und bewegter Existenz (φύσις) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 199



10	 Inhaltsverzeichnis

Dritter Teil

	 Der λόγος περὶ φύσεως  
	 als dritter Weg der Forschung 	 202

Kapitel 8

	 Der Weg von der ursprünglichen Ambivalenz  
	 der bewegten Existenz zum Sein	 203

§ 33	 Die Wurzeln der gängigen Seinsvorstellung im Denken . . . . . . . . . . . . . .               	 204

§ 34	 Zwei klassische Wege zum Sein: Idealisierung und Abstraktion . . . . . . . .         	 205
A.	 Erster Weg zum Sein – Platons Methode der Idealisierung  . . . . . . . .         	 205
B.	 Zweiter Weg zum Sein – Aristoteles’ ἐπαγογή . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 209

§ 35	 Das Sein ist dem Denken verbunden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 213

Kapitel 9

	 Der λόγος des Seins und der λόγος der Bewegung	 215

§ 36	 Die Verbindung von Sein, Urteil und Metaphysik in der klassischen  
Logik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 218

§ 37	 Der ursprüngliche λόγος als Sammlung und Ordnung . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 226

§ 38	 Die Logik des konkreten Seienden – der λόγος περὶ φύσεως . . . . . . . . . .           	 229

§ 39	 Ein Beispiel einer möglichen Logik des Bewegten – Heraklit . . . . . . . . .          	 233

Kapitel 10

	 Auswirkungen der bewegten Existenz	 237

§ 40	 Bewegte Existenz als Gegenstand von Wissenschaft . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 238

§ 41	 Konkrete Anwendungen der bewegten Existenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 242

§ 42	 Zur Begründung dieser Arbeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 245

Literaturverzeichnis. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 249

Sachwortverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 260



Jἔστιν οὖν δὴ κατ᾽ ἐμὴν δόξαν πρῶτον διαιρετέον τάδε· τί τὸ ὂν ἀεί, γένεσιν 
δὲ οὐκ ἔχον, καὶ τί τὸ γιγνόμενον μὲν ἀεί, ὂν δὲ οὐδέποτε; τὸ μὲν δὴ νοήσει 
μετὰ λόγου περιληπτόν, ἀεὶ κατὰ ταὐτὰ ὄν, τὸ δ᾽ αὖ δόξῃ μετ᾽ αἰσθήσεως 
ἀλόγου δοξαστόν, γιγνόμενον καὶ ἀπολλύμενον, ὄντως δὲ οὐδέποτε ὄν.

Platon, Timaios, 27d

Nun müssen wir, meiner Meinung nach, zunächst eine Unterscheidung machen: das 
immer Seiende, keine Entstehung an sich Habende und das immer Entstehende und 
niemals Seiende. Das eine kann im Denken durch den λόγος erkannt werden, denn 
es ist immer gleichermaßen seiend, das andere kann nur mit Hilfe der a-logischen 
(ἀλόγου) Wahrnehmung vermutet werden, da es immer werdend und vergehend ist, 
niemals jedoch wahrhaft seiend.





Einleitung

Es gibt mehrere Möglichkeiten, sich mit der Geschichte der Philosophie 
zu beschäftigen: man kann die Geschichte als Sammlung interessanter Ideen 
verstehen oder als eine kontinuierliche und zielgerichtete Entwicklung be-
trachten, sodass gegenwärtige Philosophie zur vollkommensten Form von 
Philosophie wird. Oder man kann in historischen Positionen den Versuch 
sehen, etwas Wertvolles über den Menschen und seine Welt in der jeweili-
gen Sprache und den jeweiligen denkerischen Möglichkeiten einer Zeit 
auszudrücken. Die zweite Art die Geschichte der Philosophie zu deuten, ist 
das Verständnis, das dieser Arbeit zugrunde liegt.

Zugleich muss aber auch betont werden, dass jene großen Fragen, mit 
denen wir uns in der Philosophie beschäftigen, im Wesentlichen unverändert 
bleiben. Dies sind z. B. die Fragen nach dem Wesen des Menschen, der 
Beschaffenheit der Welt oder nach dem Sinn des Ganzen. Die Art und Wei-
se wie diese Fragen sich zu einer Zeit eröffnen, wie sie zu bestimmten 
Zeiten gestellt werden und wie sie im Rahmen dieser Zeit behandelt und 
beantwortet werden, wandelt sich. Die grundlegenden Fragen selbst wan-
deln sich jedoch nicht wesentlich. Daher ist die Beschäftigung mit der 
Geschichte der Philosophie nicht eine bloße Geschichtswissenschaft, die das 
Vergangene erforscht, sondern eine Beschäftigung mit etwas Zeitlosem – 
Texte aus vergangenen Zeiten können so zur Grundlage für neue und ver-
wandelte Zugänge zu den zeitlosen Fragen der Philosophie werden.

Philosophie ist so eine Auseinandersetzung mit den Gegebenheiten der 
eigenen Zeit anhand von zeitlosen Fragen. Insofern ist es eine wesentliche 
Aufgabe der Philosophie, uns selbst, unsere Zeit und unsere Möglichkeiten 
zu reflektieren und kritisch zu bewerten. Eine Form dieser Reflexion besteht 
darin, vermeintliche Gewissheiten der Gegenwart erneut zu etwas Fragwür-
digem zu machen, indem vergangene Möglichkeiten behandelt werden, 
dieses als gewiss Erscheinende anders zu denken. In diesem Sinne ist die 
vorliegende Auseinandersetzung mit den Vorsokratikern nicht eine bloße 
Darstellung einer vergangenen Position, sondern der Versuch, eine vergan-
gene Möglichkeit der Beantwortung der großen philosophischen Fragen 
erneut zu eröffnen und für uns heute fruchtbar zu machen. So verstanden 
hat Philosophiegeschichte Relevanz.

Grundlage für diese Arbeit ist die Suche nach einem Seinsbegriff, der das 
konkrete physische Seiende erfassen kann, und die These, dass sich ein 



14	 Einleitung

solcher Seinsbegriff in der griechischen Sprache und im Denken einiger 
Vorsokratiker finden lässt. Das konkrete physische Seiende ist zum einen 
Existierendes, d. h. ein Seiendes. Seiendes dauert an, es hat Bestand – dieser 
Aspekt des Seienden muss sich im zu findenden Seinsbegriff niederschla-
gen. Das Seiende ist aber auch wesentlich durch Bewegung bestimmt (Sei-
ende entstehen, sie verändern sich und sie vergehen). Der gesuchte Seins-
begriff muss also auch den Bewegungen des Seienden Rechnung tragen 
können. Denn die Bewegung ist das einzige Merkmal des konkreten physi-
schen Seienden, das wir mit Gewissheit erkennen können. Die Frage nach 
dem konkreten materiellen Seienden ist demzufolge die Frage nach dem 
Verhältnis von Bewegung und bleibender Existenz. Daher beschäftige ich 
mich im historischen Teil der vorliegenden Arbeit vor allem mit den Gedan-
ken von Thales, Anaximander, Heraklit und Parmenides.1 Denn die Frage 
nach dem Verhältnis von bleibender Existenz (Sein) und Bewegung wurde 
in der Vorsokratik und speziell auch von diesen Denkern in einer ausge-
zeichneten Weise behandelt.

Diese Frage wurde auch nicht leichtfertig zugunsten des Seins entschie-
den. Liest man die Texte der Vorsokratiker unvoreingenommen, zeigt sich 
ein stetes Ringen um das Verhältnis von Sein und Bewegung. Weder die 
Vorsokratiker noch spätere Autoren wie Aristoteles oder Platon beantworten 
die Frage nach dem Verhältnis von Sein und Bewegung so eindeutig, wie 
das die jeweiligen Interpreten oft unterstellen. Erst in den letzten Jahrhun-
derten wurde die Antwort der Interpreten, nämlich dass das unbewegliche 
Sein zumindest für Parmenides und die sokratischen Denker das eigentlich 
Wirkliche und die absolute Grundlage aller Bewegung ist, mit Hegel und 
Schelling wieder fragwürdig. Bei Nietzsche und Heidegger sowie bei Berg-
son, Whitehead und Deleuze finden sich Versuche, die Frage nach dem 
Verhältnis von Sein und Bewegung erneut zu denken und einen Weg zu 
finden, wie jenes Sein, das der Vernunft zugänglich ist, und die Bewegung, 
die sich uns in den Sinnen zeigt, verbunden werden können, ohne das sich 
Bewegende gleich zum bloß Scheinbaren zu machen. Eine solche Möglich-
keit eines Verständnisses von Seiendem als bewegte Existenz – zwischen 
Sein und Bewegung, zwischen eigentlicher Wirklichkeit und bloßem Schein – 
lässt sich eben schon im griechischen Denken finden. Der griechische Ter-
minus, der die Vorstellung der bewegten Existenz wohl am besten wieder-

1  Es gäbe noch viele weitere vorsokratische Denker, die sich intensiv mit der 
Frage nach der Bewegung beschäftigt haben, z. B. Empedokles oder Zenon. Auf 
diese Denker werde ich jedoch nicht eingehen, da durch eine zu große Menge an 
diversen Positionen der rote Faden der Untersuchung wohl leichter verdeckt wird. 
Doch scheint mir die getroffene Auswahl repräsentativ und hinreichend, um das 
Bestimmungsverhältnis von Sein und Werden im Denken der meisten Vorsokratiker 
angemessen zu reflektieren. 



	 Einleitung� 15

gibt, ist der Begriff der ‚φύσις‘. Denn ‚φύσις‘ verweist sowohl auf das 
Werden und Wachsen des konkreten Seienden als auch auf seine Existenz, 
sein (gewordenes) Sein. In dieser ursprünglichen Bedeutung benennt der 
Begriff ‚φύσις‘ also eine bewegte Existenz, die sowohl jene Aspekte um-
fasst, die durch die weitere Tradition als ‚Sein‘ oder ‚essentia‘ bestimmt 
wurden als auch jene Aspekte, die später ‚Seiendes‘ oder ‚existentia‘ ge-
nannt wurden. Der Begriff ‚φύσις‘ kann dadurch zum Namen der Bestim-
mung der Existenzweise des konkreten physischen Seienden als bewegte 
Existenz werden.

Ich werde mich bei der Bestandsaufnahme des griechischen Denkens je-
doch nicht nur auf die Fragmente einiger relevanter Vorsokratiker beschrän-
ken, sondern auch einflussreiche Interpretationen dieser Fragmente in Be-
tracht ziehen. Denn auch die Interpretationen sind Teil der Mannigfaltigkeit 
der möglichen Vorstellungen von Bewegung und Sein und deren Verhältnis 
zueinander. Neben den gängigen Interpretationen werde ich mich vor allem 
auf die Interpretation von Hegel in seiner Vorlesung über die Geschichte 
der Philosophie, Nietzsches Auslegung in dem Fragment Philosophie im 
tragischen Zeitalter der Griechen und Heideggers Gedanken stützen.

Ich berufe mich gerade auf diese Denker, weil alle drei in ausgezeichne-
ter Weise an den Vorsokratikern und an der hier gestellten Frage nach dem 
Verhältnis von Sein und Seiendem bzw. Sein und Bewegung interessiert 
waren. Hegel, Nietzsche und Heidegger sind wohl die prominentesten Den-
ker, welche die Betonung der unbewegten Substanz als Platzhalter für das 
eigentlich Wirkliche hinterfragt haben und der Bewegung (Hegel), dem 
Werden (Nietzsche) und dem ontisch-ontologischen Verhältnis von Seien-
dem und Sein (Heidegger) eine zentrale Rolle im eigenen Denken zugeeig-
net haben. Das Gemeinsame dieser Denker ist daher, so könnte man sagen, 
ein gewisser herakliteischer Zug, welcher der zentralen Rolle der Bewegung 
im Rahmen des Seins Rechnung trägt. Heidegger bemerkt in seinem ge-
meinsam mit Fink gehaltenen Heraklit-Seminar 1966 / 67: „Der dritte Hera-
kliteer neben Hölderlin und Hegel ist Nietzsche.“2 Man könnte diese Aus-
sage um die Feststellung ergänzen, dass es neben Hölderlin, Hegel und 
Nietzsche einen vierten Herakliteer gibt, nämlich Martin Heidegger.

Die vorliegende Arbeit ist in drei Teile gegliedert. Im ersten propädeuti-
schen Teil werden die Untersuchungsmethode und die zentralen Begriffe der 
Untersuchung geklärt. Im zweiten historischen Teil arbeite ich das vorge-
schlagene Verständnis des Verhältnisses von Sein und Werden als φύσις 
anhand einiger konkreter Beispiele heraus. Im dritten systematischen Teil 
versuche ich die Ergebnisse der ersten beiden Teile noch einmal in einen 

2  Eugen Fink und Martin Heidegger, Heraklit, S. 185.




