Beitrige zur Politischen Wissenschaft
Band 182

Le Soi et le Cosmos
d’Alexander von Humboldt
a nos jours

Sous la direction de

Soraya Nour Sckell et Damien Ehrhardt

Duncker & Humblot - Berlin



SORAYA NOUR SCKELL/DAMIEN EHRHARDT (dir.)

Le Soi et le Cosmos d’Alexander von Humboldt a nos jours



Beitrage zur Politischen Wissenschaft

Band 182



Le Soi et le Cosmos
d’Alexander von Humboldt
a Nos jours

Sous la direction de

Soraya Nour Sckell et Damien Ehrhardt

Duncker & Humblot - Berlin



Ouvrage publié avec le soutien de la Fondation Alexander von Humboldt et de
I’Université Franco-Allemande, en coopération avec le Centre de Philosophie de
I’Université de Lisbonne et 'axe « Mélanges (inter)culturels » du laboratoire SLAM
(Synergies Langues Arts Musique) de I'Université d’Evry-Val d’Essonne.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Alle Rechte, auch die des auszugsweisen Nachdrucks, der fotomechanischen
Wiedergabe und der Ubersetzung, fiir simtliche Beitrige vorbehalten
© 2015 Duncker & Humblot GmbH, Berlin
Fremddateniibernahme: L101 Mediengestaltung, Berlin
Druck: Meta Systems GmbH, Berlin
Printed in Germany

ISSN 0582-0421
ISBN 978-3-428-14460-0 (Print)
ISBN 978-3-428-54460-8 (E-Book)
ISBN 978-3-428-84460-9 (Print & E-Book)

Gedruckt auf alterungsbestindigem (sdurefreiem) Papier
entsprechend ISO 9706

Internet: http://www.duncker-humblot.de



Sommaire

Préface
Soraya Nour Sckell et Damien Ehrhardt ........ ... . ... ... ... ...

Premiére partie
Le cosmos : d’Alexander von Humboldt a nos jours

Le cosmos et le cosmopolitisme d’Alexander von Humboldt
Soraya Nour. . ......... .

L’incertitude dans I’histoire des idées cosmopolitiques et cosmographiques
Sonja A. J. Neef . .. ..o

Alexander von Humboldt’s Travelogue — A “Convenient Vehicle for
Miscellaneous Discussions™? Journey as Philosopheme in Humboldt and
Darwin

Balasundaram Subramanian .. ......... .. .. ... .. .. . .. ...

Zur Kalendergeschichte Kannitverstan — Ein Versuch, bei Humboldt
den Hebel anzusetzen
Jhy-Wey Shieh . ... ... .

Alexander von Humboldt et la musique
Damien Ehrhardt . .. ... . . . .

La géographie connective ou le miroir du cosmos humboldtien
Laura Péaud . ......... .. .. . . . . . ..

Quelques remarques sur les systémes complexes
Luciano Boi . ....... ... . .

Deuxiéme partie
L’affirmation d’identités collectives

Les musées d’histoire naturelle et la construction des identités nationales
en Amérique Latine
Cécile Petit ... .... ... ... e

Academic categorization of population identities: implications of appropria-
tion for the indigenous condition
Sandra L. Lopez Varela. ......... ... ... . . i,



6 Sommaire

Langue, littérature et identité nationales : la France comparée a 1’Allemagne
Fritz Nies ... ... e

Troisiéeme partie
La construction de soi-méme

D’Edipe a Ulysse : la destinée de la peur dans la Dialektik der Aufklirung
Claudie Hamel . .. ... ... . . . . . e

Notes éparses sur ce que signifie étre systématique aujourd’hui
Diogo Sardinha . ........ ... . . . .

Qu’est-ce qu'une cosmologie ? La réponse phénoménologique de Minkowski
Nuno Miguel Proenga .. ......... ... uuuiiinaiinanan.

Identité narrative et herméneutique de soi
Paulo Jesus ... ... ... . e

D’ici et de 1a : quelques éléments pour une approche géographique
de I’identité
Olivier Lazzarotti . ... ....... ... .. et

Le ramasseur de champignons : sur les traces d’Humboldt
Abdelkader Souifi. .. ... ... . . . . .

Notes sur 1es auteurs. . ... ..ottt

Index des NOMS . . ... ...



Préface

Soraya Nour Sckell et Damien Ehrhardt

L’ceuvre d’Alexander von Humboldt, fusionnant les sciences naturelles
avec les études littéraires, artistiques, sociologiques, politiques et cultu-
relles, est marquée avant tout par la critique décisive de I’horreur de la
colonisation, qui s’imposait non seulement par la force, mais aussi par la
construction d’une image dépréciative du Nouveau Continent, de sa nature,
des autochtones d’Amérique latine et des esclaves africains. Humboldt ob-
servait que ni les arts ni les sciences n’étaient exempts de ce processus de
domination culturelle, qui pourrait trouver sa fin uniquement dans la révolte
et la révolution des peuples dominés. Il se fixait comme objectif en tant que
voyageur, et ce, méme si le but initial de ses voyages était 1’investigation
scientifique, le devoir de revendiquer les droits fondamentaux de la liberté
et de I’égalité, et de dénoncer leur non-application. Humboldt accorde plus
d’importance a cet engagement politique, dont il reconnait 1’urgente néces-
sité, qu’a ses propres recherches scientifiques. Ainsi, ses interrogations sur
le “cosmos” deviennent indissociables de sa vision “cosmopolite” de 1’hu-
manité et de son engagement en faveur d’une “cosmopolitique”. Cela
I’améne a poser une question essentielle : quel est le lien entre la construc-
tion de soi-méme, le processus d’identification a des groupes sociaux et les
visions globalisantes, celles de I’humanité toute entiére et du cosmos phy-
sique ?

Les essais réunis dans le présent volume interrogent le sens donné au-
jourd’hui a 1I’idée de cosmos, de cosmopolitisme et de cosmopolitique,
ainsi que le rapport entre ces concepts et la construction de soi-méme. Or,
pour donner sens aujourd’hui au “cosmopolitisme”, il convient tout d’abord
de repenser la démocratie locale a 1’aune d’un horizon cosmopolite. Autre-
ment dit : une politique locale, territorialement délimitée, doit respecter et
assurer les droits humains civils, politiques, sociaux, économiques et cultu-
rels des habitants dudit territoire, considérés comme des étres humains indé-
pendamment de leur citoyenneté, les droits humains étant antérieurs a celle-
ci. Dés que l'universel ne se révele historiquement que sous des formes
particuliéres avec une prétention d’universalité — le particulier et I'univer-
salité s’excluant mutuellement —, il est nécessaire de recourir a une concep-
tion d’universalité dotée d’un contenu émancipateur pour toute I’humanité,



8 Soraya Nour Sckell et Damien Ehrhardt

ce qui suppose une fusion de 1’égalité et de la liberté. Cette vision sous-tend
aussi ce qu’on appelle depuis Kant le « droit cosmopolite », qui surgit dans
la transformation historique d’une modernité caractérisée par le passage de
la prédominance de I’Etat comme forme d’organisation politique, sociale et
juridique, a une nouvelle phase historique qui, dans sa déclinaison juridique,
consacre ’individu comme sujet de droit international. Cette transformation
historique est liée a deux innovations décisives : d’une part, la responsabi-
lit¢ individuelle, telle qu’elle est inscrite dans le droit pénal international
(article 25 du Statut de Rome) ; d’autre part, le droit dont dispose un indi-
vidu a porter plainte contre un Etat (art. 1°° du Protocole Additionnel n°® 1
au Pacte International relatif aux Droits Civils et Politiques et art. 34 de la
Convention Européenne des Droits de I’Homme). On pourrait soutenir que
I’expression « droit international » serait inappropriée dans le cas de la res-
ponsabilité individuelle et dans celui du droit a la pétition individuelle, ne
s’agissant plus d’un droit qui régit les rapports entre les Etats, mais d’un
droit qui donne soit a I’individu un pouvoir contre I’Etat, soit a des forums
internationaux un pouvoir contre des individus, sans égard pour leurs Etats
respectifs.

Cette manicre de penser le cosmopolitisme parait nécessaire, mais non suf-
fisante, puisqu’elle porte en elle I’aporie de toutes les politiques fondées sur
I’affirmation de principes : c’est du fait de son usage idéologique que le cos-
mopolitisme a pu légitimer I’impérialisme. La violence est inhérente a 1’ins-
titution de ’universel, et non additionnelle et fortuite!. Cette violence résulte
non seulement de la faiblesse des personnes ou des institutions qui s’en pré-
valent. Bien au contraire : ’universel peut s’opposer violemment a ses enne-
mis, lorsque cette notion est érigée en “vérité” qui n’admet pas d’excep-
tion. Mais 1’usage idéologique du cosmopolitisme, a I’instar de celui de tous
les principes 1égaux et moraux, n’implique pas nécessairement que le cosmo-
politisme exprime les idées d’une classe dominante. Cet usage idéologique se
heurte a I’aporie de n’importe quelle analyse fondée sur I’affirmation, la légi-
timation et I’application des principes : on recourt aux principes pour criti-
quer ceux qui en font un usage idéologique. Cela nous ameéne a penser le pas-
sage du cosmopolitisme a la cosmopolitique. L’universalité des droits hu-
mains et la 1égitimité des systémes de protection locaux, régionaux ou uni-
versaux ne se fondent pas sur 1’essence, mais sur la contingence de la lutte
des victimes des inégalités, qui se rebellent au nom de principes reconnus
officiellement, mais le plus souvent niés dans la pratique.

1 Voir pour ce qui suit: Balibar, Etienne. Cosmopolitisme, internationalisme, cos-
mopolitique. In: Bertrand Ogilvie, Diogo Sardinha, Frieder Otto Wolf (dir.), Vivre
en Europe. Philosophie, politique et science aujourd’hui. Paris, L’Harmattan, 2010,
p. 19-49.



Préface 9

Se pose ainsi la question de la démocratisation du systéme international,
celle de la transposition, dans ce systéme, des principes et des pratiques
issus de I’Etat-nation, et, enfin, celle du développement de nouvelles formes
démocratiques avec un référentiel autre que le territorial. L’idée cosmopolite
doit étre transposée au peuple, dans une démocratisation radicale de la poli-
tique. Le “cosmopolitisme” en tant qu’idéal régulateur devient “cosmopoli-
tique”, notion traduisant a la fois une prise de conscience, une organisation
et la lutte effective contre les systémes de pouvoir et de domination. Cette
lutte est fondée — ne serait-ce que partiellement — sur la remise en question
de la légitimité des frontieres. La citoyenneté cosmopolite est comprise d’un
point de vue pratique comme une “activité” et non comme un statut, comme
un mode de socialisation fondé sur un « militantisme collectif » qui tra-
verse les frontieres quelle que soit sa forme d’organisation. C’est I’idée qui
prévaut a la pratique de nouveaux mouvements de résistance, au sein des-
quels on entrevoit la possibilité de créer une citoyenneté globale, une « ci-
toyenneté en réseau » différente d’une « citoyenneté territoriale ». L’utopie
cosmopolite trouverait ainsi la praxis liée a I’exercice d’une citoyenneté
correspondante. Cette praxis peut étre comprise comme une praxis “perma-
nente”, et non comme une “étape” transitoire, dont les concepts et les pra-
tiques perdraient leur sens lorsqu’ils sont transposés a un niveau supérieur
d’évolution politique. Les droits humains et — lorsqu’ils sont généralisés a
I’échelle globale — le droit cosmopolite trouvent leur légitimité dans une
telle citoyenneté en exercice. Si elles ne sont pas représentées dans les orga-
nisations internationales et dans les organismes de ‘“gouvernance”, ces
formes associatives de la société civile, qui s’opposent a 1’ordre hégémo-
nique et transcendent les frontiéres, sont a8 méme de faire émerger de nou-
velles formes d’exercice de la citoyenneté. D’un coté, le caractére extra-
parlementaire de ces formes associatives spontanées pourrait susciter des
doutes quant a leur légitimité dans le cadre de la théorie libérale de la dé-
mocratie représentative. D un autre co6té, bien que 1’on puisse objecter a ces
mouvements d’étre exempts du moment de 1’“autorisation” de représenta-
tion, leur légitimité dépend davantage d’un moment que 1’on pourrait qua-
lifier de “contréle” ou de “prestation de comptes”.

Ces modeles de « citoyenneté cosmopolite » sont fondés a la fois sur la
citoyenneté et la cosmopolitique, deux notions tout a fait nécessaires, mais
non suffisantes, parce qu’elles neutralisent la question des identités. Le pro-
bléme surgit quand I’identification avec autrui, laquelle fait partie de la
construction de chacun, est fixée dans une “identité” considérée comme
“invariable”. Les relations entre ces identités fixes sont particulierement
problématiques, lorsqu’une identité A exclut une identité B et que B exclut
a son tour A. Si I’identification en tant que processus peut avoir un sens
positif pour le lien et I’intégration sociale, elle peut aussi avoir un sens



