




JÜRGEN MOLTMANN

Im Ende � der Anfang

Eine kleine Hoffnungslehre

Gütersloher Verlagshaus



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über
http://dnb.d−nb.de abrufbar.

3. Auflage, 2007
Copyright � 2003 by Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh,
in der Verlagsgruppe RandomHouse GmbH, München

Dieses Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede
Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne
Zustimmung des Verlages unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere für Ver−
vielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und
Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Umschlaggestaltung: Finken und Bumiller, Stuttgart, unter Verwendung des Bildes
Puerto la Esperanza Cuba von Bernard Cathelin, � VG Bild−Kunst, Bonn 2003
Satz: Druckerei Sommer, Feuchtwangen
Druck und Einband: Te�s��nsk� Tisk�rna AG, C� esky� Te�s��n
Printed in Czech Republic
ISBN 978−3−579−05206−9

www.gtvh.de



Inhalt

Einführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

I. Jedem Anfang wohnt ein Zauber inne . . .

Kapitel I
Die Verheißung des Kindes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15
1. Perspektiven auf das Geheimnis des Kindes . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18
2. Das messianische Kind . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22
3. Jesus und die Kinder: Umwertung der Werte . . . . . . . . . . . . . . . . . 24
4. Hoffnung, die allen in die Kindheit scheint . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28

Kapitel II
Gehört der Jugend die Zukunft? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31
1. Die moderne Entdeckung der Jugend . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32
2. Die Jugendbewegung des �Wandervogel� . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33
3. �Hitlerjugend� . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36
4. Konsumkinder . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38
5. Zukunft macht jung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39

II. In meinem Ende ist mein Anfang

Kapitel I
Neuanfänge in Katastrophen.
Biblische Katastrophentheologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44
1. Eigene Erfahrungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44
2. Sintflut und Noahbund: Urbild des Weltuntergangs . . . . . . . . . . 47
3. Die Katastrophe Israels und der Beginn des Judentums . . . . . . . 53
4. Die Golgathakatastrophe und der Beginn des Christentums . . 56
5. Katastrophen der modernen Welt: Ende ohne Anfang? . . . . . . . 60

5



Kapitel II
Erlöse uns von dem Bösen. Gottes Gerechtigkeit
und die Wiedergeburt des Lebens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 64
1. Kritische Bedenken gegenüber den theologischen Traditionen
der Rechtfertigungslehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65

2. Der Schrei nach Gerechtigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67
3. Gott ist gerecht, sofern er Recht schafft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72
4. Jesus Christus 	 Gottes Gerechtigkeit in der Welt der Opfer
und Täter . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74

5. Die Auferstehung Christi mit den Opfern und Tätern
des Bösen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 86

6. Das Erbrecht der Kinder Gottes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88
7. Die Rechtfertigung Gottes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89

Kapitel III
Spiritualität der wachen Sinne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91
1. �Könnt ihr nicht eine Stunde mit mir wachen?� . . . . . . . . . . . . . 92
2. Seelische Lähmungen heute . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93
3. Beten und Erwachen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95
4. �Hüter, wie lang noch die Nacht?� . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98

Kapitel IV
Die Lebenskraft der Hoffnung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100
1. Die Vernunft der Hoffnung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101
2. Die Sünde der Verzweiflung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106

III. O Anfang sonder Ende . . .

Kapitel I
Gibt es ein Leben nach dem Tod? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113
1. Ist mit dem Tod alles aus? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113
2. Was bleibt vom Leben: Sind wir sterblich oder unsterblich? . . 115
3. Wo sind die Toten? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121
4. Die Zukunft des abgebrochenen und zerstörten Lebens . . . . . . 129

6



Kapitel II
Trauern und Trösten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 132
1. Lebens− und Todeserfahrungen heute . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 132
2. Trauern kann nur die Liebe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 135
3. Trauer und Melancholie: Ein Gespräch mit Sigmund Freud . 138
4. Trost und Wiedergeburt zum Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143

Kapitel III
Die Gemeinschaft der Lebenden und der Toten . . . . . . . . . . . . . . 145
1. Ahnenkult . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145
2. Hoffnung für die Vorfahren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147
3. Gebet für die Toten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 150
4. Kultur der Erinnerung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151

Kapitel IV
Was erwartet uns? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 154
1. Was erwartet uns im Jüngsten Gericht? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155
2. Droht die Hölle? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161
3. Gibt es Heil für Tote? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164
4. Die �Wiederbringung aller Dinge� . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 165

Kapitel V
Ewiges Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168
1. Wonach fragen wir? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168
2. Wie kann menschliches Leben ewig werden? . . . . . . . . . . . . . . . . 171
3. Die Zeit des ewigen Lebens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 175
4. Der Ort des ewigen Lebens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 177
5. Bleibt das gelebte Leben im ewigen Leben erhalten? . . . . . . . . . 178
6. Was kann man vom ewigen Leben wissen? . . . . . . . . . . . . . . . . . . 180

Bibelstellenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 189

7





Einführung

�Im Ende der Anfang�. Ich habe diesen Titel aus einem Gedicht von
T.S. Eliot genommen: �In my end is my beginning�. Ich möchte
damit die Kraft der christlichen Hoffnung zum Ausdruck bringen,
denn christliche Hoffnung ist die Kraft der Auferstehung aus den
Versagungen und den Niederlagen des Lebens. Sie ist die Kraft der
Wiedergeburt des Lebens aus den Schatten des Todes. Sie ist die
Kraft zum neuen Anfang, wo durch Schuld Leben unmöglich ge−
macht wurde. Denn sie ist Geist vom Geist der Auferstehung des ver−
ratenen, misshandelten und verlassenen Christus. Durch seine gött−
liche Auferweckung von den Toten wurde jenes ausweglose Ende
Christi am Kreuz auf Golgatha zu seinem wahren Anfang. Sind wir
dessen eingedenk, dann geben wir uns nicht auf, sondern erwarten,
dass in jedem Ende ein neuer Anfang verborgen liegt. Wir werden je−
doch zu neuen Anfängen erst fähig, wenn wir bereit sind, loszulas−
sen, was uns quält und was uns fehlt. Wenn wir den neuen Anfang
suchen, wird er uns finden.

Zwar meinen manche, die Bibel hätte es mit den Schrecken der
Apokalypse zu tun und die Apokalypse sei �das Ende der Welt�. Zum
Schluss soll die göttliche �Endlösung� aller ungelösten Probleme im
persönlichen Leben, in der Weltgeschichte und im Kosmos kommen.
Apokalyptische Fantasie hat das große Weltgericht Gottes am Jüngsten
Tag immer mit feuriger Leidenschaft ausgemalt: Die Guten kommen
in den Himmel, die Bösen in die Hölle und die Erde wird im Feuer−
brand vernichtet. Wir kennen auch die Bilder vom Endkampf zwi−
schen Gott und dem Satan, zwischen Christus und dem Antichristen,
zwischen den Guten und den Bösen im Tal von Harmaggedon, die
sich so gut für das politische Freund−Feind−Denken ausnützen lassen.

Diese Bilder sind apokalyptisch, aber sind sie auch christlich?
Nein, sie sind es nicht, denn die christliche Zukunftserwartung hat
es gar nicht mit dem Ende zu tun, dem Ende dieses Lebens, dem
Ende der Geschichte oder dem Ende der Welt, sondern mit dem An−

9



fang: dem Anfang des wahren Lebens, dem Anfang des Reiches Got−
tes und dem Anfang der Neuschöpfung aller Dinge zu ihrer bleiben−
den Gestalt. Es ist alte Weisheit der Hoffnung: �Die letzten Dinge
sind wie die ersten.� Die große Verheißung Gottes lautet darum im
letzten Buch der Bibel, der Apokalypse des Johannes: �Siehe, ich
mache alles neu.� (21, 5) Im Lichte dieses letzten Horizontes lesen
wir die Bibel als das Buch der Verheißungen Gottes und der Hoff−
nungen der Menschen, ja aller Geschöpfe, und gewinnen aus den Er−
innerungen ihrer Zukunft die Energien zum neuen Anfang.

In meinem Buch Das Kommen Gottes. Christliche Eschatologie
(1995) habe ich diesen Leitsatz �im Ende der Anfang� auf den
verschiedenen Feldern der persönlichen, der politischen und der
kosmischen Zukunftserwartungen angewendet. In dieser Kleinen
Hoffnungslehre konzentriere ich mich auf die persönlichen Lebens−
erfahrungen, in denen wir neue Anfänge suchen und finden. Ist
nicht das Ende das Letzte, sondern der neue Anfang, dann müssen
wir nicht nur auf das Ende des Lebens starren, sondern können mit
dem Anfang des Lebens beginnen. Die Geburt des Lebens geht sei−
nem Tod voran. Im Wunder des Geborenwerdens eines Kindes liegt
�ein Zauber�, wie Hermann Hesse dichtete, der über die Erfahrun−
gen der Endlichkeit des Lebens, seiner Versagungen, Enttäuschungen
und Niederlagen hinausweist. Es ist nicht der Zauber unserer Wün−
sche und Fantasien. Es ist der Zauber der Ursprünglichkeit. Wo
immer wir in unserem Leben dem Ursprung nahe kommen und
selbst wieder ursprünglich werden, erfahren wir neue Anfänge. Der
lebendige Gott ruft immer ins Leben, ob wir geboren werden oder
ob wir sterben, ob wir anfangen können oder ob wir am Ende sind.
Seine Nähe macht immer und überall lebendig.

Die drei Teile dieser Hoffnungslehre entsprechen den drei Anfän−
gen unseres Lebens: Geburt 	 Wiedergeburt 	 Auferstehung.

Im ersten Teil behandle ich Kindheit und Jugend und damit die
zeitlichen Anfänge des Lebens. Mit jedem Kind kommt etwas Neues
in die Welt. �Kindheit� klingt für uns darum nach offener Zukunft,
die alles Möglichen voll ist, und wird gern als Gleichnis der Hoff−
nung auf die Fülle des Lebens verwendet. Mit �Jugend� verhält es
sich ähnlich. Der Jugend gehört die Zukunft, sagt man. Darum wol−

10



len moderne Erwachsene dem Altern entgehen und �forever young�
bleiben. Könnte es aber nicht in Wahrheit umgekehrt sein, dass es
die Zukunftsaussichten sind, die uns jung machen, wie alt wir auch
immer an Jahren sind?

Im zweiten Teil gehe ich auf den Mut zum Leben ein, den die
Hoffnung in uns erweckt, sodass wir aus Versagungen, Enttäuschun−
gen und Niederlagen wieder aufstehen und das Leben neu beginnen.
Keiner ist vollkommen, nur wenigen gelingt eine bruchlose Kon−
tinuität in ihrem Leben, immer wieder stoßen wir an Grenzen und
erfahren das Scheitern unserer Lebenspläne, das Fragmentarische
unserer guten Ansätze und nicht zuletzt die Schuld, die uns das
Leben unmöglich macht. Worauf es in solchen Lebenserfahrungen
ankommt, ist der neue Anfang. Wenn ein Kind hinfällt, ist es nicht
schlimm, es lernt dann das Aufstehen. Christlicher Glaube ist im
wörtlichen Sinn Auferstehungsglaube und gibt uns die Kräfte zum
Aufstehen und die kreative Freiheit, mitten in der fortlaufenden Ge−
schichte wieder etwas anzufangen und von neuem zu beginnen. �In−
cipit vita nova�: Das ist die wahrhaft revolutionäre, weil innovative
Kraft der Hoffnung. Mit ihr brechen wir den Zwang zum Erfolg. Mit
ihr lassen wir den Fatalismus des Misserfolgs hinter uns. �Christen
sind die ewigen Anfänger�, hat Franz Rosenzweig einmal geschrie−
ben. Das ist das Beste, was man von den Glaubenden, den Liebenden
und den Hoffenden sagen kann.

Erst im dritten Teil gehe ich dann auf die so genannten �letzten
Dinge� ein, die im Blick auf das persönliche Leben �Tod 	 Gericht 	
ewiges Leben� genannt werden. Gibt es ein �Leben nach dem Tod�?
Gibt es eine Gemeinschaft zwischen den Lebenden und den Toten?
Was heißt Trauern und worin besteht das Trösten? Wir werden er−
wartet. Aber was erwartet uns? Wie sollen wir uns das Gericht Gottes
und das �Leben der zukünftigen Welt� vorstellen?

Die verschiedenen Kapitel sind aus Vorträgen im Studium Gene−
rale der Universität Tübingen, an Evangelischen Akademien, auf
dem Deutschen Evangelischen Kirchentag und auf säkularen Kon−
ferenzen hervorgegangen. Sie wenden sich an eine breite Leserschaft.
Ich vermeide darum theologische Fachausdrücke und viele Zitate
und versuche das auszusagen, was meiner persönlichen Überzeu−

11



gung entspricht. Für das Mitlesen der Korrekturen danke ich Dr.
Claudia Rehberger. Außer dem Interesse an der Sache wird nichts
vorausgesetzt. Statt theologischer Begriffe habe ich gern Gesang−
buchverse zitiert, die dasselbe poetisch und einprägsamer zum Aus−
druck bringen.

�Vertraut den neuen Wegen, auf die uns Gott gesandt!
Er kommt uns selbst entgegen. Die Zukunft ist sein Land.
Wer aufbricht, der kann hoffen in Zeit und Ewigkeit.
Die Tore stehen offen. Das Land ist hell und weit�.

Klaus Peter Hertzsch, 1986 (EG 395)

Tübingen, im Advent 2002 Jürgen Moltmann

12



I. Jedem Anfang
wohnt ein Zauber inne . . .





KAPITEL I

Die Verheißung des Kindes

Um den �Zauber�, der nach Hermann Hesse �jedem Anfang� inne−
wohnt, im Lebensanfang eines Menschen näher zu erfassen, nehmen
wir den biblischen Begriff der Verheißung auf. Eine Gottesverhei−
ßung ist das Versprechen einer Zukunft, die Gott schaffen will. Was
Gott verspricht, das muss er auch halten um seiner selbst und seiner
Ehre willen. Sein ganzes Wesen ist Treue. Darum können Menschen
auf ihn vertrauen und seiner Verheißung glauben. Die Urbilder sol−
chen Vertrauens sind Abraham und Sara, die nach Genesis 12 alles
verließen, um der Gottesverheißung zu folgen, die sie zu einem gro−
ßen Volk und zum Segen für alle Geschlechter der Menschen ma−
chen will. Der Auszug und die Wanderungen Abrahams und Saras
zeigen, dass eine Gottesverheißung nicht nur auf eine ferne Zukunft
verweist, die man abwarten muss, sondern dass die verheißene Zu−
kunft in der Verheißung gegenwärtig wird und durch erweckte Hoff−
nung die Betroffenen mobilisiert. Wir kennen aus den biblischen
Geschichten solche Gottesverheißung in der Gestalt von Worten,
aber auch in Gestalt von Ereignissen, die über sich hinausweisen,
wie das Schilfmeerwunder, das Israel vor seinen Verfolgern gerettet
hat. Wir kennen Mensch gewordene Gottesverheißungen bei den
Propheten. Wir erkennen mit den Psalmen auch, dass alles, was Gott
geschaffen hat, über sich hinausweist auf den Schöpfer und auf die
Zukunft seiner Herrlichkeit, für die es geschaffen ist. Alles, was da ist
und lebt, hat diesen �Zauber� der Verheißung in sich und weist wie
der Anfang eines Größeren über sich hinaus.

In den biblischen Geschichten finden wir von früh an das �Kind
der Verheißung�. Wir wollen sehen, was diese Zukunftsorientierung
in einer Welt des Ahnenkults, der Patriarchate und Matriarchate
sagt. Wir spiegeln diese besondere Verheißung des Messiaskindes,

15



das die Welt erlösen soll, dann ins Allgemeine und versuchen, die
�Verheißung des Kindes� für uns alle zu entdecken.

�Uns ist ein Kind geboren�, verkündet der Prophet Jesaja seinem
Volk, das �im Finstern wandelt� (Jes 9,5). Die Zerstörung des Lan−
des, die Vertreibung aus der Heimat, Zwangsarbeit in Babylon: Eine
schwarze Gottesfinsternis hatte sich auf das Volk Gottes gesenkt. Mit
der Ankündigung der Geburt des messianischen Kindes und seiner
Friedensherrschaft �ohne Ende� gibt der Prophet dem tief gebeugten
Volk wieder Hoffnung. Das Joch seiner Last und die Rute seiner Un−
terdrücker werden verschwinden. Nach dem katastrophalen Ende
des Jahres 587 mit der Einnahme Jerusalems und der Wegführung
ins Exil kommt ein neuer Anfang und dieser ist so voller neuer Mög−
lichkeiten wie ein Kind, das gerade geboren ist. So wird das �Kind
der Verheißung� zum Symbol für die Zukunft des Lebens gegenüber
den Leiden der Gegenwart. Es wird darin auch zum Unterpfand der
Treue Gottes, der sein verlassenes Volk finden und heimführen wird.

�In jedem Kind kann der Messias geboren werden�, sagt ein jüdi−
sches Sprichwort. Darum ist jedes Kind zu achten. Es ist vom Zauber
der messianischen Hoffnung umgeben. Christen feiern zu Weihnach−
ten das Fest der Geburt des Erlösers in jenem �Kind in der Krippe�
zu Bethlehem. Was tun wir da eigentlich? Wir feiern die Begegnung
mit dem allmächtigen Gott in dem hilflosen und schwachen �Jesus−
kind�. Das aber setzt einen gewaltigen Vorgang voraus: Der Schöpfer
des Himmels und der Erde, den auch die Himmel der Himmel nicht
zu fassen vermögen, wird so niedrig und gering, dass er in diesem
�Christkind� bei uns ist und unter uns wohnt. �Menschwerdung
Gottes� hat die Theologie der Alten Kirche diesen Vorgang genannt.
Aber das Geheimnis beginnt eigentlich mit der Kindwerdung Gottes.
Die große, alles umfassende Gottesherrschaft beginnt als Friedens−
herrschaft dieses Kindes. Das Evangelium Christi ist vom Kinderevan−
gelium geprägt: �Wer ein Kind aufnimmt, der nimmt mich auf� und:
�wenn ihr nicht werdet wie die Kinder . . .�, denn �den Kindern ge−
hört das Reich Gottes�.

Diese religiöse Orientierung am Kind der Verheißung und des
Friedens ist nicht nur jüdisch und christlich. Auch der antiken Pro−
phetie und Philosophie war sie vertraut.1 Die berühmte, später von

16



Christen aufgenommene, 4. Ekloge Vergils weissagt die Geburt des
erlösenden Kindes:

�Nun kommt die Jungfrau wieder, mit ihr die Herrschaft Saturns, nun
steigt ein neues Geschlecht vom Himmel herab. Das Kind, dessen
Herrschaft das eiserne Zeitalter beenden wird und das goldene Zeit−
alter wiederbringt, keusche Lucina, beschütze es, schon herrscht dein
Apoll . . . Siehe, die Welt auf ihrer erschütterten Achse schwankt wie
die Erde, die Meere in ihrer unendlichen Weite, der Himmel und sein
tiefes Gewölbe wie die ganze Natur erzittert vor der Hoffnung der
kommenden Zeiten.�

Schon bei dem angeblich �dunklen� PhilosophenHeraklit lesen wir:

�Der Aion ist ein spielendes Kind,
Brettsteine schiebend,
Königsherrschaft eines Kindes.� (Fragment 52)

Er meinte damit, dass hinter dem Werden und Vergehen der Er−
scheinungen in Natur und Geschichte die lenkende Hand eines wei−
sen Königs in Gestalt eines unbekümmert spielenden Kindes offen−
kundig wird.

�Königsherrschaft eines Kindes�: Das Göttliche ist nicht nur das
Uralte, sondern zugleich auch das Ursprünglich−Kindliche. Die Welt
gleicht dem Spiel eines Kindes und im Kind kommt Göttliches zu
Tage.

Spiegeln wir die besondere Geburt vom Kind der Verheißung auf
die allgemeine Verheißung der Kinder, dann können wir mit dem
romantischen Dichter Clemens Brentano ausrufen:

�Welch ein Geheimnis ist ein Kind!
Gott ist auch ein Kind gewesen.
Weil wir Gottes Kinder sind,
kam ein Kind, uns zu erlösen.
Welch ein Geheimnis ist ein Kind!
Wer dies einmal je empfunden,
ist den Kindern durch das Jesuskind verbunden.�

17



1. Perspektiven auf das Geheimnis des Kindes

Kinder wachsen in der Welt der Erwachsenen auf und erfahren sich
selbst so, wie es die Erwachsenen für kindgemäß halten.2 In welcher
Perspektive erkennen wir das Geheimnis, das ein jedes Kind in sich
birgt? Es ist etwas anderes, wenn Eltern und Erzieher vom Kind
sprechen oder wenn ein Kind von sich selbst spricht oder wenn Er−
wachsene sich an ihre eigene Kindheit erinnern. Je nach dem, welche
Perspektive wir wählen, erkennen wir die pädagogische Kindheit, die
kindliche Kindheit oder eine Kindheit mit Zukunft. Wir sprechen
hier wohlgemerkt von der bei uns weitgehend üblichen, bürgerli−
chen Kindheit. Wir sprechen nicht von der zerstörten Kindheit der
Straßenkinder in Bukarest, der prostituierten Kinder in Bangkok,
der Kinderarbeiter in Indien oder der Kindersoldaten in Afrika.

Was ist Kindheit in den genannten drei Perspektiven?
1. In der Sicht der Eltern und Lehrer ist Kindheit zwar auf der einen
Seite ein in sich selbst gutes und sinnvolles Lebensalter, auf der an−
deren und wichtigeren Seite jedoch ein Zustand, der durch die
Entwicklung auf der Kinderseite und der Erziehung auf der Seite
der Erwachsenen gemäß den Erwartungen der Gesellschaft im
Ganzen überwunden werden soll. Schließlich müssen Eltern ihre
Kinder �großziehen�, wie wir sagen, damit einmal etwas �aus
ihnen wird� und sie für das erwachsene und selbstbestimmte
Leben tüchtig werden. Beide Seiten sind zu beachten und in Aus−
gleich zueinander zu bringen: Eltern möchten mit ihren Kindern
spielen, weil sie Freude an ihnen finden, so wie sie sind. Sie sollen
nicht nur pädagogische Spiele ansetzen wie �Scrabble� oder �Mo−
nopoly�, sondern auch Versteckspielen oder Fußballspielen. Eltern
müssen aber über die jeweilige kindliche Gegenwart ihrer �Klei−
nen� hinaus in ihre mögliche Zukunft in der Erwachsenenwelt bli−
cken, um sie zu orientieren und zu führen. Sie müssen dafür auch
den Mut haben, selbst erwachsen zu sein und sich nicht wie Teen−
ager zu kleiden und wie Kinder zu reden.
Seit Beginn des bürgerlichen Zeitalters hat der Fortschrittsglaube
auch die Kindererziehung beherrscht. Man verstand Kindheit nur

18



noch als Vorstufe zum vollen Menschsein der Erwachsenen. Dafür
ist die oft gehörte Frage typisch: �Na, kleiner Mann, was willst du
denn einmal werden?� Jungen wurden zur Selbstbeherrschung
und Körperkontrolle erzogen, am besten mit Spielzeug zum
Kämpfen, Schlagen und Schießen. Mädchen wurden mit Puppen
auf die kommende Mutterrolle eingeübt. Ihre eigene Zukunft
wurde damit in die vorgegebenen Typen der Erwachsenenwelt ge−
presst. Kindsein galt in dieser Perspektive nur als zu entwickelndes
Menschsein. Modell des vollen Menschseins sollte dann der er−
wachsene Mensch zwischen 25 und 60 Jahren sein, vorzugsweise
der stets verfügbare Mann �in seinen besten Jahren�, wie man sag−
te.
Bewirbt man sich um eine Position, muss man einen �Lebenslauf�
schreiben, so als sei, wie das Wort sagt, das ganze Leben von der
Wiege bis zur Bahre ein Laufen von einer Station zur nächsten.
�Lebenslänglich� sollen wir �lernen�, aber für welches Ziel eigent−
lich?
In der bürgerlichen Familie kam alles auf den sozialen Aufstieg
von Generation zu Generation an. Darum kleidete man sich �mit
seinem Stande�, wohnte aber �über seinem Stande� und sparte,
indem man zu Hause �unter seinem Stande� aß.
Ist aber die Kindheit nur ein noch unterentwickelter Zustand der
Menschen, der überwunden werden muss? Schon der große His−
toriker Leopold von Ranke hatte gegen die fortschrittsgläubige Ab−
wertung der Vergangenheit zu einer Vorstufe der Zukunft beob−
achtet: �Jede Epoche ist unmittelbar zu Gott, denn in jeder
Epoche will sich das Göttliche verwirklichen, das sich in keiner
einzelnen ganz zeigen kann.� Das gilt auch für die persönlichen
Lebensalter: Kinder und Jugendliche, Erwachsene und Alte finden
den Sinn ihres Lebens in ihrer jeweiligen Gegenwart. Jeder gelebte
Augenblick hat Ewigkeitsbedeutung und stellt schon ein erfülltes
Leben dar. Denn �erfülltes Leben� bemisst sich nicht nach der
Länge der durchlebten oder irgendwie zugebrachten Jahre, son−
dern nach der Tiefe der Lebenserfahrung. Auch ein früh verstor−
benes Kind hatte ein erfülltes Leben. Jedes Kind hat ein Recht auf
seine Gegenwart. Das in der jeweiligen Gegenwart erfüllte Leben

19



muss von Eltern und Erziehern respektiert werden. Es darf nicht
auf dem Altar des Fortschritts geopfert werden. Janusz Korczak,
der Leiter des jüdischen Waisenhauses in Warschau, der mit sei−
nen Kindern ins Todeslager ging, hat drei Grundrechte der Kinder
genannt, die jeder beachten muss, der ein Kind liebt: 1. das Recht
des Kindes auf seinen Tod, 2. das Recht des Kindes auf den heuti−
gen Tag und 3. das Recht des Kindes, so zu sein, wie es ist.3 Mit
diesen Grundrechten werden auch die Menschenrechte der Kinder
in Anspruch genommen, sodass Menschenrechtsverletzungen an
Kindern angeklagt werden können.
Natürlich ist auch diese Idee vom in sich sinnvollen Leben der
Kindheit und von jedem erfüllten Augenblick eine Wunschvorstel−
lung der Erwachsenen für die Kinder. Erwachsene, die zu Sklaven
ihrer verplanten Zeit geworden sind, träumen gern von der wun−
derbaren Kinderzeit, die so absichtslos und sorgenfrei war. Aber
als Korrektiv zu einer auf schnelle Fortschritte drängenden Erzie−
hung ist es eine gute Utopie. Was wir als Kinder und Jugendliche,
als Erwachsene und Alte zu jeder Zeit brauchen, ist ein Ausgleich
zwischen der Erfahrung der Gegenwart und der Erwartung der
Zukunft, zwischen dem erfüllten Augenblick und dem Anfang
eines neuen Tages.

2. Was Kindheit für Kinder bedeutet, bleibt uns Erwachsenen wohl
für immer ein schwer zugängliches Geheimnis. Als ein Kind noch
ein Kind war, wusste es kaum, dass es ein Kind war (Peter Handt−
ke). Erst die Begegnung mit Erwachsenen macht dem Kind be−
wusst, dass es ein Kind ist. Doch damit tritt auch die Sicht der Er−
wachsenen in sein Selbstbewusstsein. Erwachsene selbst werden
sich der eigenen erlebten Kindheit erst bewusst, wenn sie keine
Kinder mehr sind. Zu jeder Erkenntnis gehört der Abstand und
zur Selbsterkenntnis auch eine gewisse Entfremdung. Ich denke,
dass Kindheit dadurch begrenzt und bestimmt wird, dass Kinder
nicht mehr im Mutterleib �geborgen� sind, aber auch noch nicht
selbstständig sein können. Auf der einen Seite spüren sie die Ab−
hängigkeit, die nächtlichen Ängste, die ohnmächtigen Allmacht−
sträume und die leeren Tage, in denen sie klagen: �Ich weiß nichts
anzufangen.� Wir erinnern uns, wie klein wir waren und wie groß

20



der Vater, wie allwissend die Mutter und wie unwissend wir selbst
und wie die größeren Kinder alles schon konnten, was uns nicht
gelang. Auf der anderen Seite erlebten und taten wir alles zum
ersten Mal mit Neugier und Entdeckerfreude: Mit bodenlosem
Erstaunen verfolgten wir den Flug einer Fliege und mit unbeant−
wortbaren Warum−Fragen setzten wir unsere Eltern in Verlegen−
heiten. Wir konnten selbstvergessen spielen und spontan mit La−
chen und Weinen reagieren. Das Dunkel des gelebten Augenblicks
war oft noch sehr dunkel und wurde weder vorher noch nachher
hell. Sicher waren wir Spielkinder, bevor wir Schulkinder wurden,
aber so wurden wir von den Erwachsenen angesehen und machten
uns ihre Ansichten zu Eigen. Die Innenansichten eines Kindes in
seiner Kindheit werden wir als sein Geheimnis respektieren müs−
sen. Jede unserer Analysen führt nur zu Projektionen unserer Vor−
stellung in das Kind und zerstört seine Freiheit.

3. Wie sehen Erwachsene ihre Kindheit und wie entdecken sie das
Kind in sich selbst? �Ich schwöre mir ewige Jugend�, überschrieb
der Hofprediger Kaiser Wilhelms II. in Berlin, Johannes Kessler,
sein damals berühmtes Buch. Heute heißt das etwas kürzer: �For−
ever young!� Solche Träume sind regressiv und hindern viele Er−
wachsene daran, mit ihrem fortschreitenden Lebensalter einig zu
werden. Manchmal freilich scheinen Menschen jedoch solche Re−
gressionen zu brauchen wie z.B. im deutschen Karneval. Der Kar−
nevalsschlager in Köln 1999 sagte:

�Wenn die Fassenacht beginnt,
dann erwacht in mir das Kind.�

Regressionen in den �tollen Tagen� dieser Ausnahmezeit sind nicht
nur kindisch. Sie sind auch gesund, sofern sie den aufgestauten
Dampf des disziplinierten Arbeitslebens ablassen, zu dem Erwachse−
ne gezwungen sind. Kindheit und Jugend verklären sich für manche
Erwachsene, wenn sie in die Midlifecrisis geraten und in der Mitte
ihrer Lebenszeit plötzlich merken, dass sie nicht mehr viele Möglich−
keiten haben, weil die wichtigen Lebensentscheidungen schon unwi−
derruflich gefallen sind. Wenn sie das Gefühl haben, der Zug sei ab−
gefahren, verklären sich die Anfänge, in denen noch alles möglich

21



war. Dann erscheint einem die Kindheit als eine Zeit der unbegrenz−
ten Möglichkeiten und als Potenzial des Anfangens. �Verachte nicht
die Träume deiner Jugend�, lässt Schiller seinen Marquis Posa in
�Don Carlos� sagen. Kindheit und Jugend werden dann zur Mor−
genröte des Lebens verklärt, denn natürlich steckt in unseren Anfän−
gen immer mehr, als wir unter oft widrigen Lebensumständen ver−
wirklichen können. Denken wir an unsere frühen Jahre und an das,
was alles aus uns hätte werden können, dann entsteht so etwas wie
Zukunftskindheit. Wir sehen dann uns selbst in einem Zustand der
Ursprünglichkeit: Wir spüren die Geborgenheit und Sorglosigkeit
des Kindes, wir erfahren das Leben wieder als Geheimnis, wunderbar
und voller Rätsel, uns ergreift die Unschuld der reinen Anfänge des
Lebens. Darum sind Kinder für uns immer �unschuldige Kinder�,
obwohl wir das gar nicht beurteilen können. Darum sehen wir in
ihren Augen keine Bosheit, sondern träumende Reinheit. Diese vor−
gestellte Unschuld des Kindes und dieses Bild des reinen Anfangs,
diese Welt der unbegrenzten Möglichkeiten, machen Kindheit zum
Sinnbild der Hoffnung. In dieser Zukunftskindheit aber sehen wir in
den Anfängen den Ursprung des Lebens. Wir möchten diese Quelle
in uns selbst wieder öffnen, wenn wir das �Kind in uns� selbst su−
chen.

2. Das messianische Kind

Das Kind, dessen Geburt und künftige Friedensherrschaft der Pro−
phet Jesaja in Kapitel 11 verkündet, ist der Davidssohn. Er kommt
aus dem Stamm Davids und trägt die Würde des von Gott erwähl−
ten Königs. Wie David einst Jerusalem eroberte und der Bundes−
lade einen bleibenden Ort schuf, so soll der künftige Davidssohn
Israel aus der Gefangenschaft erlösen und ins neue Jerusalem füh−
ren. An ihm soll sich die alte Davidsverheißung des Propheten Na−
than erfüllen: �Ich will deinen Samen nach dir erwecken, der von
deinem Leibe kommen soll, dem will ich sein Reich bestätigen

22



UNVERKÄUFLICHE LESEPROBE

Jürgen Moltmann

Im Ende - der Anfang
Eine kleine Hoffnungslehre

Paperback, Klappenbroschur, 191 Seiten, 12,8 x 20,0 cm
ISBN: 978-3-579-05206-9

Gütersloher Verlagshaus

Erscheinungstermin: Juli 2003

Auferstehung beginnt nicht erst im Tod
 
- Theologie aus den Erfahrungen des Daseins
- Für alle, die neue Anfänge suchen
 
Geburt, Neuanfang und Auferstehung - in diesem Buch folgt Jürgen Moltmann den drei
Anfängen des Lebens. Der erste Teil widmet sich dem Wunder des Lebensbeginns und der
Zukunftsbedeutung von Kindheit und Jugend. Thema des zweiten Teils ist die Gerechtigkeit
Gottes für Opfer und Täter des Bösen und die Wiedergeburt des Menschen zu einer lebendigen
Hoffnung. Schließlich rückt Moltmann die Fragen nach Tod und Auferstehung, Gericht und
ewigem Leben ins Zentrum seiner neuen Darstellung. Theologie ebenso klug wie tröstlich in den
Erfahrungen des Lebens und des Sterbens.
 

http://www.randomhouse.de/book/edition.jsp?edi=205623

